Le professionnel et ['écrivain :
Le pouvoir offensif de la philosophie analytique

Luc POMMERET
(Université Paris-Cité — IRIF)

20 mai 2024

Table des matiéres

1 Une succincte histoire de la philosophie analytique 2
1 Lesfondations . . . . . . . . ... 2
2 Partiessclérosées . . . . . . . .. e 3
13 Lexceptionfrancaise. . . . . . .. ... ... L Lo Lo 4
2 Florilege (bienvenue sur le continent) 5
2.1 Groscanularsetpetitsscandales . . . . . ... L oL 5
2.2 Imposturesintellectuelles . . . . . . ... ... .. o o000 5
2.3 Ce qui distingue un philosophe analytique d’un continental . . . . . ... .. .. 7
3 Pourquoi Girard est en fait un analytique caché? 7
3.1 Ce que Girard critique dans la philosophie analytique . . . . .. ... ... ... 7
3.2 Une critique destructrice du tarskisme . . . . . .. ... Lo L. 8
3.3 Laclarté comme valeur fondatrice . . . . . . . ... ... ... ... ... 8

Introduction

« Ce que l'on congoit bien sénonce clairement,
Et les mots pour le dire arrivent aisément. »
— Nicolas Boileau

« J’suis pas un pinailleur bein, je fais pas des
pinaillages comme ¢a quand ¢a sert a rien. »
— Jean-Yves Girard

Des ses débuts, la philosophie analytique sest construite comme un rejet : le rejet d’une philoso-
phie obscure, trop détachée de la réalité et qui tourne a vide. La philosophie analytique est apparue
au début du XXe siecle et se caractérise par une rigueur logique et une clarté argumentative. Elle se
concentre sur I'analyse des concepts, Iélucidation du langage et la résolution des probleémes philoso-
phiques par des méthodes logiques. Les figures fondatrices (Frege, Russell et Wittgenstein) ont posé
les bases de ce courant en mettant 'accent sur la logique et la philosophie du langage.

En contraste, la philosophie continentale, associée 4 des penseurs comme Hegel, Heidegger, Der-
rida ou encore Deleuze, est plus spéculative et souvent plus hermétique. Elle sest dotée d’une myriade



d’écoles, si bien que c’est une catégorie que l'on définit plutdt par le rejet de la méthode analytique. On
peut succinctement penser aux écoles suivantes (en vrac) : existentialisme, phénoménologie, ontolo-
gie heideggérienne, psychanalyse, etc., qui ont pour point commun de tres mal définir leurs termes et
d’avoir eu des moments sectaires.

La rencontre des deux courants provoque quelques frottements’, mais il faut aller le plus loin
possible si I'on veut faire quelque chose d’intéressant.

Dans cette présentation, nous aborderons d’abord (succinctement) 'histoire de la philosophie
analytique en mettant en lumicére ses fondations et son évolution, nous examinerons les critiques in-
ternes et externes 4 I'égard de ce courant, en particulier ses aspects sclérosés et I'exception frangaise
(Section 1). Nous poursuivrons par une analyse des textes et des idées propres a la philosophie conti-
nentale, en soulignant les polémiques et les scandales qui I'entourent (Section 2). Enfin, nous discu-
terons du logicien Jean-Yves Girard, que je considére comme un analytique caché, en examinant ses
critiques et sa perspective unique sur la philosophie analytique (Section 3).

1 Une succincte histoire de la philosophie analytique

1.1 Les fondations

La philosophie analytique trouve ses origines dans les travaux de Gottlob Frege, Bertrand Rus-
sell et Ludwig Wittgenstein. Frege, avec son oeuvre Begriffsschrift (1879), a jeté les bases de la logique
moderne en introduisant une notation formelle et en clarifiant la notion de fonction et d’argument
(il formalise les prédicats comme un type particulier de fonction, qui prend un individu et rend une
valeur de vérité, ce qui est toujours utilisé aujourd’hui). Bertrand Russell, avec Alfred North White-
head, a co-écrit Principia Mathematica (1910-1913), une tentative monumentale de dériver les mathé-
matiques 4 partir de principes logiques. Wittgenstein, dans son Tractatus Logico-Philosophicus (1921),
a exploré les limites du langage et de la pensée, influengant profondément la philosophie du langage
et de la logique.

Plus tard, des philosophes comme W.V.O. Quine, Nelson Goodman et David Lewis ont conti-
nué a développer et a critiquer les fondements de la philosophie analytique. Quine, par exemple, dans
Word and Object (1960), et surtout dans son article « Two Dogmas of Empiricism », a critiqué la dis-
tinction kantienne analytique-synthétique et la notion de signification. Goodman, avec Fact, Fiction,
and Forecast (1955), a exploré le probléeme de I'induction et des lois naturelles. Lewis, quant a lui, a
contribué a la métaphysique et a la théorie des mondes possibles avec des ceuvres comme O the Plu-
rality of Worlds (1986). La philosophie analytique n’est pas marginale dans I'histoire de la philosophie.
Elle ne fait que prolonger le réve (fou) de Leibniz, qui voulait une langue universelle et logique, qui
nous permettrait de calculer une solution a chaque probleme *.

Le Cercle de Vienne, un précurseur important de la philosophie analytique, dont faisaient partie
Schlick, Carnap, Godel, et bien d’autres rejetait la métaphysique, comme artefact du langage. Je vous
conseille pour cela la lecture de l'article de Carnap « Le dépassement de la métaphysique par ana-
lyse logique du langage » (trad. P. Wagner), qui réduit a néant l'entreprise d’Heidegger, en montrant
qu’elle est inconsistante, car incohérente.

Quelques outils :

1. Euphémisme : voir la conférence que jai faite avec Mathis Bertrand en février 2023 4 la faculté de philosophie de
Strasbourg : https ://youtu.be/tYtZBs4kgXs

2. Notez bien qu’il n’est plus possible de le faire dans le monde de la certitude logique, 4 cause du probleme de I'arrét et
des énoncés indécidables, mais que c’est tout 4 fait possible de le faire avec trés grande probabilité, grice au property testing
et méme plus récemment, aux LLMs.



— Lalogique. De maniére tres générale. Les philosophes analytiques aiment bien utiliser difté-
rents systemes logiques pour voir leur adéquation avec certains arguments. Voir la formalisa-
tion de l'argument d’Anselme par Vidal-Rosset.

— Le rasoir d’Occam. La logique ne suffit pas. Il ne suffit pas qu'on puisse interpréter une pro-
position dans un modele donné 4 priors pour que la proposition soit vraie. On utilise donc le
rasoir d’Occam pour tester si la proposition n’afirme pas plus que ce qu’elle devrait affirmer.
On peut rapprocher ce principe du well-fiting en ML, qui refuse un modele dans lequel on
overfit des données d'entrainement.

— Lexpérimentation. Un courant naissant au sein de la philosophie analytique est la philoso-
phie expérimentale. Par exemple, au lieu de philosopher 7z abstracto sur la morale humaine,
il est intéressant de savoir comment les humains pratiquent effectivement la morale.. Et voila
comment on finit par faire tuer des centaines de gens avec un tramway.

Un bon exemple de travail analytique en frangais est article de Joseph Vidal-Rosset « Largument
d’Anselme en logique du premier ordre », qui consiste 4 reprendre 'argument ontologique d’Anselme
etde Descartes, et le formaliser en déduction naturelle. Ce qui est trés intéressant dans ses résultats est
la remarque que Descartes était plutdt intuitionniste (il refusait les preuves par I'absurde d’Anselme),
ce qui a conduit a un argument légerement différent. En cela, Vidal-Rosset se place dans I’héritage de
Jules Vuillemin, qui voulait classer les philosophes selon leur systeme logique. Ce qui nous intéresse,
c’est la clarification de 'argument d’Anselme, dont on voit bien qu’il est pourri, maintenant qu’il
est clair (voir les trois remarques que fait Vidal-Rosset 4 ce propos). Rien n'empéche un philosophe
continental (ou un ecclésiastique, ce qui nest au fond pas treés différent) de sauver rhétoriquement
cet argument par des jeux de mots, en nous éloignant le plus possible de la clarté argumentative, et en
nous emmenant dans un monde poétique (comme le fait par exemple Jean-Luc Marion).

Voici

Le génie analytique consiste donc dans la prise au sérieux des theses, en I'analyse logique du langage
pour dégager ce qui pose probleme, au lieu de s'enfouir dans des jeux de mots et de style lorsqu’on ne
comprend pas un phénomene. Son génie consiste a clarifier le langage, et par 13, a clarifier, a typer les
concepts, pour que leur usage soit circonscrit, et pour que le calcul termine. Lorsque le concept n’est
pas typé, on peut lui faire dire ce que I'on veut, et donc soutenir tout ce que 'on veut. Que I'on ne
sétonne pas alors de voir un Sartre défendre la liberté dans un matérialisme déterministe, un Pierre
Boutang défendre la monarchie dans... , ou un Badiou justifier la dictature du prolétariat par « la
diagonale de Cantor » ! Probleme de typage...

1.2 Parties sclérosées

Mais il ne faudrait pas trop idéaliser la philosophie analytique, et ainsi risquer d’en faire une église
dont le dogme est indépassable. La critique majeure que 'on peut faire 4 la philosophie analytique
actuelle (actuelle car c’est un phénomene qui date des années 1990), c’est sa tendance a devenir une
nouvelle scholastique. Par scholastique, jentends une méthode de recherche qui peut produire des
résultats intéressants, mais qui est enfermée dans un panel d’auteurs et de concepts que 'on peut,
voire que I'on doit, mobiliser.

J’en veux pour exemple la sémantique formelle, branche de la linguistique, totalement héritiere
de la philosophie analytique, puisque tous ses grands noms sont aussi des philosophes analytiques.
Cette discipline ne semble pas tolérer d’autres outils formels que ceux qui sont issus de la théorie des
ensembles, du lambda-calcul et des différents calculs et formalismes qui ont été développés en son
sein, comme le calcul de Lambek ou la méréologie. Formalismes qui doivent étre discutés, et qui le
sont malheureusement trop peu dans le champ analytique.

Je veux donner un autre exemple, frangais celui-1a, de sclérose analytique : le cours de métaphy-



sique de Claudine Tiercelin au College de France. Enti¢rement appuyé sur son livre Le ciment des
choses (2011), qu’elle cite souvent iz extenso, son cours manque de la clarté et de la pédagogie qu'on
attendrait de la part d’une philosophe analytique. C’est pour moi le point culminant d’une nouvelle
scholastique, qui n’est pas désirable parce qu'elle n’explique rien de particulier, et est en général stérile.

1.3 Lexception francaise

« Non, je ne veux pas parler de ¢a. Pour moi, c’est une catastrophe philosophique,
cestle type méme d’une école, c’est une régression de toute la philosophie, une régression
massive de la philosophie. C'est tres triste [...]. Ils ont foutu un systeme de terreur (rires),
ou sous prétexte de faire quelque chose de nouveau, c’est la pauvreté instaurée en gran-
deur. Il n’y a pas de mot pour décrire ce danger-la. Cest un danger qui revient, ce n'est
pas la premicre fois [...]. Cest grave, surtout qu’ils sont méchants, les wittgensteiniens.
Et puis ils cassent tout. S’ils 'emportent, alors la il y aura un assassinat de la philosophie.
Ce sont des assassins de la philosophie. Il faut une grande vigilance... (rires) »

— Gilles Deleuze, « Abécédaire »

En France, la philosophie analytique n’a pas trouvé le méme accueil quailleurs. C’est la « French
Theory », composée par des penseurs comme Foucault, Derrida et Deleuze, qui a dominé la scene
philosophique. Ce courant se distingue par son approche critique et souvent radicale de la société, du
langage et de la subjectivité, contrastant fortement avec la clarté et la rigueur formelle de la philosophie
analytique.

Cependant, il existe des philosophes frangais qui se sont engagés dans la tradition analytique.
Jacques Bouveresse, par exemple, a défendu 'importance de la clarté et de la rigueur en philosophie,
tout en critiquant les exces de la French Theory. Pascal Engel, un auteur rafraichissant face aux pos-
tures pseudo-profondes des continentaux, a également contribué a introduire et a développer des
idées analytiques en France, malgré une réception souvent hostile. Je vous recommande quelques-
unes de leurs ceuvres : Le philosophe chez les autophages (2004), Prodiges et vertiges de [ analogie (1999)
et Rationalité et cynisme (1984) de Bouveresse, ainsi que La dispute (1997) de Pascal Engel, qui aborde
fermement le débat entre les courants analytiques et continentaux.

Bouveresse résume d’ailleurs assez bien le probleme de Deleuze et des philosophes « post-modernes
» dans Rationalité et cynisme :

« La philosophie, dirait Deleuze, doit étre considérée comme "un discours créateur,
ni plus ni moins que les autres disciplines” [...]. Concretement, cela signifie que le mo-
dele proposé a la philosophie, et, finalement, a la science elle-méme, est celui des avant-
gardes littéraires et artistiques ol la légitimité consiste souvent, pour l'essentiel, dans le
désaccord avec ce qui précede, le simple fait de proposer "autre chose” qui differe aussi
radicalement que possible de ce que l'on faisait avant. »

— Jacques Bouveresse, Rationalité et cynisme (1984)

Un grand nombre d¢tudiants en philosophie en France se complaisent dans une obscurité pro-
fonde, se langant dans de grandes tirades ininterrompues, car impossibles 2 comprendre, et donc a
interrompre. Bien souvent, les interactions en fac de philo sont des courses a I'échalote dont le but
est de voir quel est Iétudiant qui arrive a placer le maximum de mots de plus de trois syllabes (de
préférence des mots inconnus des moldus). La "légitimité” d’un étudiant en philosophie se résume
d’ailleurs bien souvent a ¢a, et c’est triste.

3. Voir cet extrait du célebre « Abécédaire » de Deleuze. Bizarrement, on ne le trouve pas sur la chaine Youtube
continentale « Sub-til » qui diffuse le film... coupé.



Mais c’est sans compter ce qui les attend apres. Heureusement, le champ académique frangais est
de plus en plus intolérant envers les charlatans, et épisode de la "French theory" n’est qu’une paren-
thése absurde de I'histoire de la philosophie en France, ce n’est plus qu’un opium pour les étudiants
en manque de sensations fortes.

2 Florilege (bienvenue sur le continent)

La philosophie continentale est souvent critiquée pour son langage opaque et ses concepts diffi-
ciles a saisir. Des termes comme « Différance » (Derrida), « Néantisation » (Heidegger puis Sartre),
« Corps sans organes » (Deleuze et Guattari), et « Rhizome » (Deleuze et Guattari) sont de bons
exemples de concepts creux, mal formulés, ou déja formulés par le passé de maniére claire. Chaque
philosophe semble inventer son propre jargon, ce qui peut donner 'impression d’une quéte de lori-
ginalité au détriment de la clarté et de la communication.

2.1 Gros canulars et petits scandales

Le canular Sokal est 'un des exemples les plus célebres des critiques dirigées contre la philosophie
continentale. En 1996, le physicien Alan Sokal a soumis un article délibérément absurde a la revue
Social Text, qui I'a publié. Ce canular visait & démontrer le manque de rigueur et la permissivité in-
tellectuelle de certaines branches des études culturelles et des sciences sociales, largement issues de la
philosophie continentale de la « French theory » et de Judith Butler.

Plus récemment, le scandale des « Badiou Studies » a mis en lumiere des pratiques similaires.
Des articles pseudo-philosophiques ont été publiés sous le faux nom de « Benedetta Tripodi », par
Anouk Barberousse et Philippe Huneman, professeurs de philo des sciences a Paris I et Paris IV, visant
a montrer que le roi Badiou « le plus grand philosophe de France vivant » selon ses propres mots, est
nu.

2.2 Impostures intellectuelles

Le livre Impostures Intellectuelles de Sokal et Bricmont (1997) critique séverement I'utilisation
abusive des concepts scientifiques par certains philosophes continentaux. Ils accusent des penseurs
comme Lacan, Kristeva, Irigaray et Deleuze de manipuler des termes scientifiques de maniere inap-
propriée pour donner une impression de profondeur et de rigueur la ot il n’y en a pas.

Le domaine précis de la philosophie des sciences possede aussi son lot de philosophes continen-
taux, toujours prompts & pourrir un débat (Paul Feyerabend, Bruno Latour, Luce Irigaray, etc.). At-
tention ¢a va crescendo :

« Toutes les méthodologies ont leurs limites, et la seule regle qui survit, c’est "Tout
est bon." »

— Paul Feyerabend (cité par Sokal et Bricmont, p.79)

(A propos de la théorie de la relativité générale)

« La capacité quont les observateurs délégués d’envoyer des rapports que 'on peut
superposer est rendue possible par leur totale dépendance et méme par leur stupidité.
La seule chose qu’on leur demande est d’observer attentivement et avec obstination les
aiguilles de leurs horloges [...] C'estle prix  payer pour laliberté et la crédibilité de 'énon-
ciateur. »

— Bruno Latour (cité par Sokal et Bricmont, p.119)



« Léquation £ = M c? est-elle une équation sexuée ? Peut-étre que oui. Faisons
’hypothese que oui dans la mesure ou elle privilégie la vitesse de la lumiere par rapport
a dautres vitesses dont nous avons vitalement besoin. Ce qui me semble une possibi-
lité de la signature sexuée de Iéquation, ce n'est pas directement ses utilisations par les
armements nucléaires, c’est d’avoir privilégié ce qui va le plus vite [ ... | »

— Luce Irigaray (citée par Sokal et Bricmont, p.104)

« Donc le "tout” - de x, mais aussi du syst¢eme — aura déja prescrit le "pas-toute”
de chaque mise en relation particuliére, et ce "tout” ne l'est que par une définition de
Iextension qui ne peut se passer de projection sur un espace-plan "donné”, dont 'entre,
les entre(s), seront évalués grice a des reperes de type ponctuel. Le "lieu” aura ainsi été
de quelque fagon planifié et ponctué pour calculer chaque "tout”, mais encore le "tout”
du systeme. A moins de le laisser sétendre 2 infini, ce qui rend a priori impossible toute
estimation de valeur et des variables et de leurs relations. Mais ce lieu — du discours
— ot aura-t-il trouvé son "plus grand que tout” pour pouvoir ainsi se form(alis)er? Se
systématiser ? Et ce plus grand que "tout” ne va-t-il pas faire retour de sa dénégation — de
sa forclusion ? — sous des modes encore théologiques ? Dont il reste a articuler le rapport
au "pas-toute” : Dieu ou la jouissance féminine. En attendant ces divines retrouvailles,
lafemme (n’) aura servi (que) de plan projectif pour assurer la totalité du systeme —
Iexcédant de son "plus grand que tout” —, de support géometrique pour évaluer le "tout”
de I'extension de chacun de ses "concepts” y compris en- core indéterminés, d’zntervalles
fixés—figés entre leurs définitions dans la "langue”, et de possibilité de mise en relation
particulieres entre eux. »

— Luce Irigaray (citée par Sokal et Bricmont, p.107, les italiques sont dans l'original)

Remarquons que ces phrases sont bien permises par le relativisme de Feyerabend. Si la différence
des théories autorise a affirmer qu’il n’y a pas d’absolu en sciences, pourquoi des élucubrations fu-
meuses de charlatans ne devraient pas étre prises au méme degré que, disons, les théories d’Einstein ?

II faut aussi souligner que 'horreur des « philosophes médiatiques » tels qu’on les connait uni-
quement en France est entierement imputable 4 la philosophie continentale. Je vous conseille a ce
propos de voir la vidéo de M. Phi « Pourquoi les philosophes médiatiques disent de la merde », qui
explique les causes de ces absurdités.

La figure de l'intellectuel médiatique est née en France avec Sartre, puis sest élargie avec Foucault,
Deleuze, et dautres surgeons. Mais ce qui est intéressant, c’est de comprendre les « conditions de
possibilités » (selon un mot cher 4 un deleuzien) de ceci. Ce qui a rendu possible les philosophes
médiatiques, c’est la capacité a raconter des choses sur tout et n’importe quoi, et plus profondément,
d’avoir un systeme tellement vague, et parfois incohérent, qu’on peut lui faire dire n’importe quoi. Au
fond, c’est comme Iéglise catholique : des qu’une chose lui plait, ou ne lui plait pas, elle va chercher
un sombre passage de la bible, suffisamment mal traduit et peu clair, pour le justifier. Lintellectuel,
c’est pareil. On peut lui poser la question qu’on veut, il pourra y répondre, puisque sa pensée est
incohérente.

Badiou, qui est depuis longtemps sorti du systeme académique pour pouvoir dire ce que bon lui
semble, a lancé une cabale médiatique contre Barberousse et Huneman qui I'avaient piégé. Badiou
est doté de véritables chiens de garde, comme Aude Lancelin, qui publie alors un article odieux dans
[’0Obs : « L'inconnue du College de France » a propos de la nomination de Claudine Tiercelin.

Parler de Quine orthographié « Quayle » par Lancelin, ce qui dénote son inculture.

Les philosophes médiatiques qu'on connait bien (BHL, Onfray, Enthoven, etc.) sont tous issus
de ce monde dans lequel on peut dire ce que l'on veut, pourvu que ce soit fait avec style. Ils sont les



dignes héritiers des aberrations philosophiques qui les ont précédés, Sartre, Deleuze, Derrida, Lacan
et les autres.

2.3 Ce qui distingue un philosophe analytique d’un continental

Il y a une remarquable étude sociologique, écrite par Romain Pudal, intitulée « La difficile ré-
ception de la philosophie analytique en France » (disponible sur le Cairn), qui dresse une liste de
différences entre les analytiques et les continentaux. Je reproduis son tableau ici :

PHILOSOPHIE ANALYTIQUE PHILOSOPHIE « CONTINENTALE »
FRANCAISE

Idéalisme / Spiritualisme
Culture littéraire

Empirisme / Positivisme

Culture scientifique

Analyse de problémes, de questions

Etude de cas, gotit du détail

Recours ala logique

Méfiance 4 Iégard de la politique

Idéal du professionnel, de I'artisan

Travail collectif, débats

Idéal de transparence discursive et de clarté ar-
gumentative

Analyse de textes, d’auteurs

Esprit de systeme, gotit de la synthese

Argumentation peu formalisée

Idéal de I'engagement

Figure de I'intellectuel, du créateur

Création individuelle

L'usage des métaphores poétiques et des ana-
logies est considéré comme un moyen expres-
sif légitime

Pensée dont le contexte de pertinence est
avant tout celui des auteurs récents ou
proches, et relativement anhistorique (sauf

du point de vue de ’histoire de la philosophie

Référence constante a I’horizon de I’histoire
globale de la philosophie, souci moindre de ci-
ter les collegues contemporains ayant travaillé
la question

analytique)

Croyance dans un progres de la philosophie | Refus de I'idée d’un progres en philosophie

TaBLE 1 — Comparaison entre philosophie analytique et philosophie continentale frangaise (2 Pudal,
2004)

Un bon tableau vaut mieux qu’un long discours. Remarquez que Deleuze, qui refuse lui-aussi
I'idée d’un progres en philosophie, qualifie la philosophie de Wittgenstein de « régression massive de
la philosophie »... Cocasse.

3 Pourquoi Girard est en fait un analytique caché?

La derniere partie de cette présentation s'attache a montrer que Jean-Yves Girard n’est pas si éloigné
dela démarche analytique lorsqu’il fait de la philosophie. Je rattacherais ses griefs envers la philosophie
analytique a des raisons d’ordre social, qu’il faudra expliquer.

3.1 Ce que Girard critique dans la philosophie analytique

Vous le savez, Girard est connu pour ses critiques acerbes des philosophes analytiques, critiques
qui vont parfois jusqu’a I'insulte (comme avec Philippe de Rouilhan), mais il en a bien le droit. Ici,
nous nous intéressons aux raisons pour lesquelles sa réaction est si épzdermique.

Ces raisons, nous les trouvons d’abord dans ses origines sociales et dans ses opinions politiques (a
peine cachées...). Il est né a Lyon dans une famille ouvriere, et I'accés a 'université n’allait pas de soi



pour lui. II sest plus tard retrouvé face a des personnes (de la Sorbonne) qui ont exercé sur lui ce que
Bourdieu appelle une violence légitime. Cela se voit a plusieurs endroits de son ceuvre (notamment
dans le fascicule « La logique 2.0 », mais surtout dans ses interventions lors de ses conférences). Les
qualificatifs d’« 4ne sorbonnard » (p. 13) ou de « philosophe sclérosé » sont parfois mérités. Citons
ce passage du Point aveugle (p. 255) :

On trouve de nos jours (au hasard a la Sorbonne) des gens qui 4nonnent la vérité se-
lon St Tarski ou St Kripke. Ces modernes scolastiques sont représentatifs d’une certaine
sclérose de I'approche philosophique 4 la logique. Mais ce n*était pas le cas de I'ancienne
scolastique.

— Jean-Yves Girard, Le point aveugle

Il rejette ainsi en bloc certains logiciens (qu’il ne semble pas vraiment connaitre au fond), comme
Russell, qu’il qualifie de "grand admirateur d’Hitler", adepte des "solutions finales”, alors que Russell
a fait de la prison pour pacifisme et a été le premier a dénoncer le totalitarisme hitlérien. Dans la téte
de Girard, les choses sont simples : Russell = axiomatique = sabre = fascisme, le tout justifié par une
idéologie tarskienne : Tarski = sémantique = goupillon = église.

Mais nous savons que les choses sont plus complexes que cela.

3.2 Une critique destructrice du tarskisme

Non, la critique intéressante que fait Girard est la critique du tarskisme, ou plus précisément, de
la définition de la vérité selon Tarski :

— « A etB»estvraisi « A estvrai » et « Bestvrai »

— « A ouB »estvraisi « Aestvrai » ou « B estvrai »

— etc.

Cette définition ne peut étre satisfaisante philosophiquement, puisqu’en effet, on ne fait que re-
pousser le probleme dans le méta-langage.

Ce que veut développer Girard est bien plus explicatif, plus élégant et satisfaisant. Il veut un critere
géométrique.

3.3 La clarté comme valeur fondatrice

Nous l'avons vu, Girard déteste la scolastique, en particulier celle de la Sorbonne. Il déteste aussi
les pinailleurs, c’est-a-dire ceux qui ajoutent des éléments inutiles a leur présentation. On peut voir ¢a
comme une conséquence de la propriété de la sous-formule, qui est désirable : si ce n’est pas utile pour
la démonstration, alors ne le mets pas, élimine les coupures. Les détails inutiles sont souvent le lot de
la scolastique justement, on se rattache a une église, on utilise son vocabulaire, méme quand ce n’est
pas nécessaire. Remarquez que Girard use ici du rasoir d’Occam.

Que lui manque-t-il au fond pour étre un véritable philosophe analytique? Le rasoir d'Occam?
Girard n’aime pas les pinailleurs. La formalisation logique des raisonnements ? C’est ce a quoi Girard
sest dévoué toute sa vie. Liconoclasme? Girard adore ¢a, il déteste les églises. Une langue claire qui
refuse les obscurités philosophiques ? Girard la pratique aussi. Il semble qu’il ne lui manque rien pour
étre un véritable philosophe analytique, ou plutée, il lui manque une chose : étre rattaché a une école.
Mais c’est — comme nous l'avons vu — le point le plus détestable de la philosophie analytique. Girard
est un électron libre qui a bien fait de ne se réclamer d’aucune école, école qui lui aurait t6t ou tard
mis des batons dans les roues.



Conclusion

Nous devrions nous méfier des philosophes continentaux. Ils ont construit leurs écoles sur des
apparences : apparence de raison, apparence de profondeur, apparence de respectabilité, apparence
‘avant-garde. Mais le temps faisant son ceuvre, leurs fondations sont révoquées comme fétues de
paille. L¢difice ne s¥écroule pas toujours sur le coup : il y a des étudiants en philosophie, innombrables
artisans tentant de faire survivre la gangréne. On est sartrien parce qu’on aime le vent de la liberté dans
nos cheveux, pas parce quon aime la raison. On est deleuzien parce quon aime la vzbe de ce qui est
raconté dans ses bouquins, pas parce qu'on aime la logique. On est badiousien parce que nos amis le
sont, et donc cela doit étre vachement sympa ce qu’il raconte, méme si ses erreurs sont grosses comme
des montagnes.

Lorsque le roi est nu, certaines personnes ne peuvent sempécher de lui préter des habits. C'est
bien naturel. Ou plutée, c’est tout 4 fait social. La philosophie continentale sest développée dans I'his-
toire de la philosophie comme une gangréne, gangréne qui prend apparence et les institutions de la
philosophie légitime (celle telle qu’on la pratique depuis toujours : claire et distincte, en un mot, ana-

lytique).



